

# A construção da figura mítica do Diabo nas interações dos fãs da série *Lucifer*

The construction of the mythical figure of the Devil in the interactions of the fans of the series Lucifer

> Robéria Nádia Araújo NASCIMENTO<sup>1</sup> Valtyennya Campos PIRES<sup>2</sup>

#### Resumo

O texto aborda uma pesquisa em andamento<sup>3</sup> sobre a série americana *Lucifer* (criada pela *Warner Bros* e exibida no *Universal Channel*) destacando sua complexidade narrativa, que alia suspense e humor parodiando o mito do Diabo no imaginário cultural. Os fãs se manifestam sobre a produção através do site www.luciferbrasil.com.br dedicado aos espectadores da trama. Informações sobre o enredo e interlocuções de jovens receptores repercutem os episódios configurando o fenômeno midiático da sociedade contemporânea denominado "cultura de séries".

Palavras-chave: Série televisiva. Complexidade Narrativa. Imaginário Cultural.

#### **Abstract**

The text covers an ongoing research on the American series Lucifer (created by Warner Bros and featured on the Universal Channel) highlighting its complexity narrative, which combines suspense and humor parodying the myth of the devil in the cultural imaginary. The fans express themselves on the production through the site www.luciferbrasil.com.br dedicated to the spectators of the plot. Information about the plot and interlocutions of young receivers echoes the episodes by configuring the media phenomenon of contemporary society called "series culture".

**Keywords:** Television series. Narrative Complexity. Cultural Imaginary.

<sup>1</sup> Professora do Curso de Jornalismo da UEPB. Doutora em Educação (UFPB). E-mail: rnadia@terra.com.br

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Graduanda do Curso de Jornalismo da UEPB. Bolsista de Iniciação Científica (UEPB). E-mail: valtycampos@gmail.com

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Intitulada "Narrativas místicas: ressonâncias, simbologias e arquétipos da série Lucifer" (PIBIC 2018/2019)



## Introdução

A figura mítica do Diabo constitui uma representação popular que transcende os escritos de cunho religioso. A ação de representar, de acordo com Chartier (2002), implica a construção de uma imagem social que permite uma relação decifrável sobre seus significados. Nessa ótica, a historicidade e a cultura são as instâncias que viabilizam a criação de signos que se padronizam coletivamente nos sistemas simbólicos de uma dada sociedade. A menção ao demônio é submetida, então, às repercussões dos mitos coletivos que o associam à prática do mal.

Os textos bíblicos, em particular o Apocalipse e seus heterônimos, se reportam ao personagem através da menção ao Anjo Satã, um ser decaído que perdeu o céu e encontrou o inferno. O assédio sofrido por Jesus no deserto, narrado pelos evangelistas, também é um dos fragmentos das escrituras que mais repercutem essa representação em diversas crenças que, por extensão, influenciam os mitos sociais. Na história cristã da criação do mundo, a serpente que tentou Eva no paraíso é vista como a manifestação desse ser. Assim, a partir do Novo Testamento, propagou-se a mística dessa simbologia em diferentes culturas ocidentais, através de uma derivação do termo grego *Diabolos*. Portanto, no imaginário cristão, o Diabo é o responsável por desvirtuar os indivíduos dos princípios do bem.

Na cultura popular, sobretudo nas páginas dos folhetos de cordel, o "Senhor das Trevas" é um tema recorrente, uma vez que os feitos do mal mobilizam a imaginação dos leitores, por meio de narrativas que traduzem mistérios e simbologias. Magalhães et al (2012) explicam que esse repertório cultural agrega diversas lendas sobre a concessão de benefícios do Diabo aos humanos, como riqueza e poder, mas que, em contrapartida, também exigiam a alma dos indivíduos.

Segundo os autores, a figura do Diabo, na representação do inimigo cristão, sempre foi envolta por uma atmosfera místico-religiosa, configurando o motivo que instigou a caça católica às bruxas no cenário histórico da Idade Média. Nesse período, muitas mulheres foram mortas por trazerem nos corpos "marcas do diabo" que as condenavam previamente em razão de supostos pactos de sangue com essa entidade.

Estabelecendo uma fronteira com essas referências, que ativam o imaginário popular, a série americana *Lucifer*, produzida por Tom kapinos, teve início em 25 de



janeiro de 2016 e sua Terceira Temporada estreou em 16 de maio de 2018<sup>4</sup>. Além de investir num argumento criativo, a trama mobiliza nuances de mistério, crime, terror e fantasia destacando-se como um gênero policial "híbrido", já que se baseia nas histórias de investigação e suspense.

Através da paródia e da comédia, *Lucifer* produz uma inversão do terror numa paráfrase dos mistérios que cercam o ser do mal. Caracteriza-se pela complexidade narrativa agregando episódios não lineares e efeitos técnico-estéticos sofisticados. Lopes (2012) evidencia que esse novo formato gera ciclos de interação e engajamento entre os espectadores que, juntos, alimentam a "cultura de séries": um fenômeno de entretenimento heterogêneo, cuja audiência não apenas assiste a programas de televisão, mas também elabora conteúdos relativos à ficção e/ou assume postura crítica frente aos produtos, opinando e criando comunidades *on line* para expressar seus julgamentos. Essa reverberação coletiva, enfatizada, sobretudo, pela recepção ativa da juventude, é um termômetro que detecta o grau de aceitação e sucesso das teleficções contemporâneas sustentando suas continuidades.

Lucifer está disponível nos canais por assinatura, assim como também no Youtube e na Netflix<sup>5</sup>, espaços de maior ressonância e acessibilidade, uma vez que a ambiência digital da internet midiatiza as teleficções em nível global, permitindo ao público assistir aos episódios e produzir interlocuções com os conteúdos. Situando a série como objeto de exemplificação desse contexto, destacamos o fã-site oficial Lucifer Brasil, www.luciferbrasil.com.br, que é administrado e atualizado pelos espectadores da trama.

## Problematização

.

As comunidades de fãs e suas estratégias de engajamento expandem a cadeia dos veículos de comunicação que gravitam em função do gênero audiovisual. De acordo

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Em 11 de Maio de 2018, a série foi cancelada pela Fox. No entanto, um mês depois do anúncio de cancelamento, a Netflix adquiriu os direitos autorais e vai produzir uma quarta temporada de dez episódios, cujo lançamento está programado para 2019.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fundada em 1997, nos Estados Unidos, é uma provedora global de filmes e séries de televisão via streaming, que atualmente registra mais de 100 milhões de assinantes. Streaming é um formato de distribuição digital de fluxo contínuo. A difusão de dados é multimídia e ocorre através de uma rede de conteúdos pela internet que pode ser armazenada pelos usuários em seus próprios computadores para posterior reprodução (MITTEL, 2012).



com Silva (2014), um novo movimento cultural é delineado junto ao público receptor da teleficção que passa a ser caracterizado "pela criação de espaços noticiosos e críticos, vinculados ou não a veículos oficiais de comunicação, como grandes jornais e revistas, que se mantêm focados nas séries de TV" (SILVA, 2014, p. 243).

Lucifer representa esse novo cenário subvertendo os clichês do melodrama através das diferentes relações de comunicabilidade sugeridas pelo título. A série é inspirada nos quadrinhos do selo Vertigo (uma divisão da DC Comics), numa coprodução da Warner Bros TV, DC Comics e Jerry Bruckheimer Television, trazendo o ator Tom Ellis no papel-título.

O início da narrativa mostra Lucifer Morningstar entediado e infeliz no inferno, o que o faz renunciar ao seu trono e optar pela terra, especificamente por Los Angeles, Califórnia, nos EUA. Nessa cidade frenética, ele planeja um período de férias, mas prolonga sua estadia e se torna um empresário da noite, famoso e bem sucedido, ao abrir o Piano-Bar Lux, com a ajuda de uma aliada demoníaca feroz, chamada Mazikeen (Lesley-Ann Brandt), que também assume a forma humana e o acompanha na terra. A mistura de poder e beleza logo transforma o suposto empresário em objeto de assédio sexual.

No entanto, esse padrão será desafiado pela detetive de homicídios da LAPD Chloe Dancer (Lauren German), que sente tanto repulsa quanto fascínio por Lucifer, mas resiste a um envolvimento passional com o homem misterioso, quando este passa a integrar o departamento de polícia local. No entanto, os métodos de atuação policial do estranho recém-chegado, no combate aos crimes e na punição dos culpados, são pouco ortodoxos e as suas habilidades de defesa pessoal são avançadas, somando-se a uma inteligência sofisticada e a um raciocínio rápido. A junção dessas habilidades causa estranhamento entre a equipe. A desconfiança do detetive Dan (Kevin Alejandro), parceiro de Chloe, é evidente, e ele busca desvendar o mistério dessas proezas, sobretudo no que se refere à competência do "novo colaborador" para extrair os segredos mais ocultos das pessoas envolvidas nas investigações.

Todos desconhecem a real personalidade de Lucifer e seu poder de destruição, ao mesmo tempo em que, a contragosto, notam seu empenho no trabalho policial e admiram a sua capacidade de resolução de mistérios. Esse contexto torna a equipe cada dia mais dependente das intervenções do protagonista para a elucidação dos casos.



O anjo Amenadiel (D.B. Woodside), seu irmão, é enviado para Los Angeles para convencer Lucifer a reassumir o seu trono de senhor do inferno e a voltar com ele para o reino das trevas. Dividido entre ir e ficar, ao conviver com Chloe, que o fascina pela coragem e beleza, Lucifer vai prolongando sua permanência na cidade.

Todavia, a rejeição contínua de Chloe perturba o equilíbrio emocional de Lucifer, que não está acostumado a rejeições, conduzindo o protagonista a fazer análise com a terapeuta Linda Martin (Rachael Harris) para compreender seu real papel na terra e sua relação conturbada com a mãe, Charlotte Richards (Tricia Helfer).

A chamada cultura de séries reincide através de eventos e "maratonas" dos produtos ficcionais, quando são tecidas redes de sociabilidade entre grupos de pessoas, nos momentos de diversão e lazer, multiplicando a sensorialidade dos envolvimentos com os conteúdos. Maratonas são, na verdade, ações inspiradas no atletismo: sugerem corridas de longo percurso que exigem grande resistência dos participantes. No contexto ficcional tanto se refere às programações específicas dos canais, que oferecem episódios das séries em sequências para promover a recapitulação e beneficiar quem, por ventura, os perdeu; como se reporta ao ato de assistir vários episódios seguidos, sem intervalos entre eles, no horário preferido pelos espectadores, tanto em final de temporada como para rever a série quantas vezes forem desejadas. Para os fãs, essa tarefa, longe de tirar o fôlego, é uma prática de fruição prazerosa no contato com as narrativas que avança a cada temporada.

Para Lopes (2004) são eventos que fidelizam a audiência, produzindo, entre os espectadores, dinâmicas de subjetivação que contagiam diferentes segmentos sociais e suscitam novas racionalidades no espaço público. Os eventos dos aficionados atraem de modo significativo a juventude, sempre aberta a novidades possibilitadas pelos dispositivos digitais de disseminação ficcional.

Sob o viés do humor, a trama de *Lucifer* retrata uma alquimia da vilania na qual, paradoxalmente, o protagonista contradiz as expectativas da perversão que lhe são atribuídas, acionando seus poderes sobrenaturais em favor do bem, para promover uma justiça social muito particular. Em razão dessa paródia, o vilão-protagonista é um enigma, pois não se sabe se esse desejo de fazer o bem é sincero ou um artifício para atrair as pessoas e praticar o mal. Segundo o mito cristão, o "senhor do inferno" é um facilitador de pactos para a perdição das almas. Que vilão será esse, já que o Diabo da



série apresenta um idealismo utópico similar ao dos mocinhos? Assim, intertextualidades, estereotipias e apologias dos mitos cristãos são cruzadas resultando, portanto, numa alternância de registros discursivos que se apropria da seriedade das situações para exibir o seu reverso, parodiando a realidade (NOGUEIRA, 2010).

Ao tripudiar do "sobrenatural" e de suas questões, *Lucifer* mantém viva a simbologia do demônio no imaginário cultural. O imaginário implica, portanto, um "conjunto das imagens infinitamente heterogêneas existentes na sociedade: ícone, símbolo, emblema, alegoria, imaginação criadora ou reprodutiva, sonho, mito, delírio" (DURAND, 2002, p. 215). Desse modo, o imaginário cultural é essencialmente identificado com os mitos, sempre flexíveis a novos significados e transformações sociais.

No entanto, é a complexidade narrativa da série que coloca em questão as representações coletivas construídas sobre o mito do mal. Os novos formatos de série agregam características midiáticas adaptadas das novelas, dos filmes, dos videogames e das histórias em quadrinhos, refinando os novos tratamentos temáticos. A complexidade narrativa é marcada pelo desenvolvimento de *storytelling*, que, em sentido literal, remete à arte de contar boas histórias mobilizando, para isso, técnicas de narração e estratégias cinematográficas que capturam o foco para os enredos: "A fruição proporcionada por narrativas complexas é mais rica e mais multifacetada do que aquela oferecida pela programação convencional do entretenimento, mais previsível" (MITTEL, 2012, p. 31).

A combinatória de um conjunto de forças históricas opera para transformar a ficção televisiva, numa prática que começou em 1990, na indústria americana, incorporando as transformações na indústria midiática, nas tecnologias e no comportamento do público. A partir disso, como percebe Silva (2014), constata-se a migração de roteiristas, diretores e atores do cinema *mainstream hollywoodiano* para a televisão, acrescentando às séries uma marca distintiva de qualidade que só o cinema poderia oferecer.

Mittel (2012) enumera, então, os aspectos do novo paradigma de séries. O primeiro concerne à mudança de perspectiva em relação à necessidade de legitimidade do meio televisivo e o apelo que ele exerce para quem cria. O segundo aspecto concerne à manipulação cuidadosamente controlada das tramas e personagens, especialmente nas



formas dramática e cômica: o aprofundamento na caracterização dos personagens, a continuidade do enredo e as variações crescentes a cada episódio.

O crescimento no número de canais a cabo tornou a audiência mais seletiva e criteriosa, aludindo ao terceiro motivo que explica a complexidade narrativa. As redes de televisão e seus canais acabaram por reconhecer que o público prefere diversidade qualitativa: os números dos serviços de video on demand (VOD) só aumentam. Nessa lógica seletiva, a audiência passa a ser estudada e entendida subjetivamente mais do que já foi no passado, buscando-se conhecer: quais são suas afinidades? Qual o seu nível intelectual? Que poder econômico possui? Desde a popularização da transmissão a cabo, iniciada pelo equipamento de videocassete nos anos 1980, foi ficando evidente a possibilidade expressiva do controle do espectador sobre a programação, que se torna a cada dia mais exigente sobre os conteúdos que recebe.

# Metodologia

O percurso metodológico deste texto se vincula a uma configuração qualitativa iniciada por uma revisão de literatura concernente à teleficção nas suas relações socioculturais, articulando a categoria de imaginário cultural (DURAND, 2002), a acepção de comédia no gênero ficcional (NOGUEIRA, 2010) e a discussão da complexidade narrativa (MITTEL, 2010). Entendemos que esses aportes são pertinentes para a compreensão da série, favorecendo a identificação de suas paródias e paráfrases, além de úteis para a verificação da sua ressonância e das suas simbologias no contexto social dos espectadores observados.

A primeira fase do estudo está sendo marcada por uma Análise de Narrativas (MOTTA, 2013) para fundamentar o contexto dos episódios e entender os comentários dos espectadores no site www.luciferbrasil.com.br. Como essa análise ainda está em curso, a intenção é transmitir neste artigo, de modo preliminar, algumas interlocuções dos fãs da produção americana. Para a compreensão dos significados desses comentários, são anexados *prints* das páginas estudadas, a fim de ilustrar a discussão pretendida. A categoria teórica de imaginário cultural (DURAND, 2002) constitui o ponto de partida da análise das mediações selecionadas.



É pela via da linguagem que os indivíduos expressam suas intencionalidades discursivas e se constituem cognitivamente como sujeitos sociais que interagem com o mundo atribuindo sentidos aos conteúdos da ficção. Para ilustrar esse contexto, são analisados *cinco* comentários de espectadores sobre a construção/interpretação do mito do Diabo frente à produção americana.

Cada comentário é descrito por meio de uma categoria-chave, relacionada ao tema abordado. A linguagem é considerada o marcador que define o perfil jovem dos espectadores, cujas mediações podem sinalizar subjetividades e sensorialidades a respeito da trama.

Martín-Barbero (2009) nos sugere atrelar a teoria à empiria nas pesquisas sobre produtos teleficcionais, a fim de acionar a mediação dos seus possíveis significados junto ao público que os recebe. Dessa forma, parece apropriado registrar as repercussões da série e apontar os sentidos que ela pode suscitar entre os espectadores.

#### Resultados

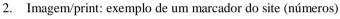
Lúcifer Brasil é um fã-site oficial, administrado por fãs da série. O objetivo é atualizar e entreter os espectadores, além de possibilitar interação e compartilhamento de opiniões. As imagens disponibilizadas são reproduções de outros sites. São seis menus oferecidos para a navegação: o menu "início" apresenta o designer do site e sua identidade visual. O menu "notícias" informa novidades da série, bastidores e vida pessoal dos personagens centrais da trama. No menu "fotos" são exibidas imagens de bastidores das gravações e seus respectivos personagens. No menu "hqs/quadrinhos" são disponibilizados arquivos em PDF da editora Vertigo, publicados no ano 2000. No menu "temporadas", subdividido em quatro itens (primeira, segunda, terceira e quarta temporadas), os leitores/espectadores podem assistir episódios (dublados ou legendados) e tecer comentários sobre os conteúdos. E, por último, o site oferece o menu "contato", onde os fãs podem enviar sugestões, críticas, propor parcerias, relatar problemas, indicar melhorias ou enviar elogios. Eles disponibilizam e-mail e redes sociais para essas finalidades.

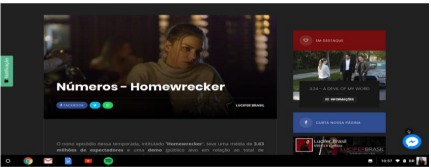


1. Imagem/print: home do site com os menus



O site também possui alguns marcadores para que a navegação seja otimizada. São eles: episódios, fotos, notícia, sinopse, promos, números e destaque.





É possível encontrar ainda avaliações dos episódios e comentários dos fãs, onde podemos constatar opiniões acerca do que a série retrata sobre as místicas sagradas. Pino (2006) argumenta que "o imaginário é o que define a condição humana do homem" (PINO, 2006, p.47). Nesse sentido, a capacidade criadora do ser humano e suas condições de existência ocorrem através do imaginário, que se materializa nas relações sociais. Na série *Lucifer*, as questões do "mal" e do "pecado" perpassam as personagens em sua forma humana, reproduzindo as dualidades e os dilemas dos indivíduos.

Nessa perspectiva, o site é um ambiente propício para críticas e interação com o público. A partir da observação dos comentários destacados, notamos que grande parte



do público espectador é formado por jovens e adultos de 18 a 30 anos. Nas falas é possível verificar a ansiedade dos fãs em assistir a série na espera dos lançamentos dos próximos episódios. Além dessa ressonância, suas visões sobre o "ser diabólico" também são compartilhadas.

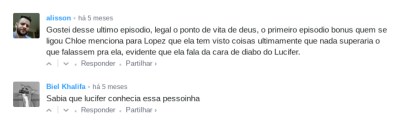
3. Imagem/print: fãs à espera de novos episódios



Vigotsky (2011) explica que o resultado da imaginação pode representar algo completamente novo que ganha existência na própria realidade:

Esses produtos da imaginação passaram por uma longa história, que, talvez, deva ser breve e esquematicamente delineada. [...] Os elementos de que são construídos foram hauridos da realidade pela pessoa. Internamente, em seu pensamento, foram submetidos a uma complexa reelaboração, transformando-se em produto da imaginação. Finalmente, ao se encarnarem, retornam à realidade, mas já como uma nova força ativa que a modifica. Assim é o círculo completo da atividade criativa da imaginação (VIGOTSKI, 2011, p. 28-29).

1. Imagem/print: fãs comentam sobre os episódios e sobre a aura mística da série





É importante salientar, para fins de análise das paródias, a comicidade presente nos comentários dos fãs, pois alguns episódios trazem escritos sagrados para sugerir um novo tipo de abordagem. *Lucifer* muda o nosso pensamento sobre o "diabo" quando passamos a enxergá-lo em atos do cotidiano, afinal as "más influências" podem estar em toda parte e, como no dito popular, "de boas intenções o inferno está cheio". No comentário abaixo, a jovem se refere ao amor pelo protagonista parodiando o "amor de Deus". Nesse sentido, a fã produz um comentário contagiado pelo lúdico.

1. Imagem/print: fã faz um trocadilho com uma frase popular



1. Imagem/print: fă questiona a diferença do Lúcifer bíblico para o Lúcifer fictício

#### **DISQUS**





Em entrevista<sup>6</sup> a Juremir Machado e publicado na Revista Famecos, Maffesoli (2001) declara que o imaginário é algo coletivo. Os sites feitos pelos fãs possibilitam essa ideia de coletividade através da discussão em grupo, formado por pessoas com interesses comuns que, juntas, constroem um ambiente apropriado para o imaginário social tomar forma. "O imaginário é o estado de espírito de um grupo, de um país, de um Estado-nação, de uma comunidade, etc. O imaginário estabelece vínculo. É cimento social. Logo, se o imaginário liga, une numa mesma atmosfera, não pode ser individual" (MAFFESOLI, 2001, p. 76).

# Considerações finais

O site-fã da série *Lucifer*, intitulado Lúcifer Brasil, permite a troca de saberes, críticas e informações entre os espectadores e admiradores do enredo americano. É mais uma plataforma de exibição gratuita<sup>7</sup> para as pessoas que não têm acesso aos episódios em seus lançamentos ou que, por algum motivo, os perderam.

O imaginário popular sobre o Diabo, reproduzido pela Igreja, acionou o medo e o misticismo entre muitos fiéis cristãos. Dessa forma, é interessante observar como o produto televisivo rompe com esses estereótipos trazendo o mito do mal com ares de "bom sujeito", capaz de sentir empatia com o bem.

A série faz parte de um fenômeno que conquista milhões de pessoas ao redor do mundo e, sobretudo, os jovens que dedicam seu tempo para maratonar os episódios e compartilhar informações. Os comentários publicados no site constatam que o agrupamento de fãs sugere uma mudança comportamental na qual sites e redes sociais atuam como novos ciclos de interação coletiva.

### Referências

CHARTIER, Roger. **A História cultural:** entre práticas e representações. 2ª Ed. Lisboa: Difel, 2002.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Entrevista concedida a Juremir Machado da Silva, em Paris, em 20/03/2001.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A série é transmitida pelo canal por assinatura Universal Channel e pelo serviço de streaming Netflix.



DURAND, Gilbert. **As estruturas antropológicas do imaginário.** São Paulo: Martins Fontes, 2002.

LOPES, Maria Immacolata Vassalo de. Para uma revisão das identidades coletivas em tempos de globalização. In: LOPES, Maria Immacolata Vassalo de (Org). **Telenovela:** internacionalização e interculturalidade. São Paulo: Edições Loyola, 2004.

LOPES, Maria Immacolata Vassalo de; GÓMEZ, Guillermo Orozco (Orgs). **Transnacionalização da ficção televisiva nos países ibero-americanos:** Anuário Obitel. Porto Alegre: Sulina, 2012.

MAGALHÃES, Antonio Carlos. et al. (Orgs). **O demoníaco na literatura** [onlix'ne]. Campina Grande: EDUEPB, 2012.

MITTEL, Jason. Complexidade narrativa na televisão americana contemporânea. Matrizes. São Paulo: Ano 5, nº 2 jan./jun. 2012.

MOTTA, Luiz Gonzaga. Análise crítica da narrativa. Brasília: Editora UNB, 2013.

MARTÍN-BARBERO, Jesús. **Uma aventura epistemológica.** Entrevistador: Maria Immacolata Vassallo de Lopes. Matrizes. São Paulo, v.2, n.2, jul./dez. 2009.

PINO, A. **A produção imaginária e a formação do sentido estético.** Reflexões úteis para uma educação humana. Pro-Posições, Campinas, v. 17, n. 2 (50) - maio/ago. 2006

SILVA, Marcel Vieira Barreto. Cultura das séries: forma, contexto e consumo de ficção seriada na contemporaneidade. Galáxia. São Paulo, n. 27, jun. 2014.

VIGOTSKI, L. S. **Imaginação e criação na infância:** ensaio psicológico. São Paulo: Ática 2011.